—— A aos los unos a los otros ——-

%P@é/é'&¢&&’&% @é&’/@’/&&/ =27z

1. El que nuestro Dios haya venido a comunicarse a través del hombre en este Tercer Tiempo, es para El un hecho natural,
mas para el hombre es un hecho extraordinario.

2. La sola presencia del Rayo Divino, del Verbo manifestado por el entendimiento del hombre, bastaba para atraer a los
hombres de todo el mundo en este tiempo; la sola presencia de Su palabra, seria suficiente para conmover los corazones
mas duros, para hacer estremecer a los espiritus mas distanciados de la luz.

3. Pero este pueblo no lo comprendid, y juzgando que la presencia del Maestro y de Su palabra no tienen el poder ni el
atractivo suficientes para acercar a las multitudes, creyd necesario levantar altares, encender lamparas, erigir imagenes y crear
ritos y ceremonias, dandoles a la Obra forma de religion, y ya con todo esto, el pueblo invité a los hombres a conocer la
manifestacion del Padre en este tiempo.

4. ¢ Acaso el Padre vino a invitar a los hombres en el Tercer Tiempo a penetrar en una religion? ¢ Necesitaba para Su venida
en este Tiempo, llegar entre una organizaciéon como las que acostumbran crear los hombres?

5. El Maestro no trajo altares materiales, ni vino Su mano a encender lamparas ni antorchas de fuego material, no vino a
pedir a los hombres sus ofrendas florales, ni tributos en forma de moneda, ni mucho menos el pago material a todos Sus
prodigios y beneficios.

6. Vino el Sefior en Espiritu, en Verbo, en Rayo de Luz, simplemente asi a manifestar una vez més entre los hombres Su
doctrina, Su ley, Su obra. ¢ Por qué penséis que sea necesario ocultar esta luz, adornando la presencia del Padre con casas
materiales, si es El la Belleza de bellezas, la Musica divina, el Concierto espiritual, y es El armonia y perfeccion, Duefio de
todos los atributos y de todas las perfecciones que ha manifestado a través del entendimiento humano, adn siendo éste tan
limitado?

7. iQué poco valor le habéis dado a la presencia del Padre, y cuan poco se estima Su obra! Israel ha recurrido al fanatismo
y a la idolatria, y al servirse de ellos, ha materializado al Mundo Espiritual de Luz, materializando también el balsamo divino,
mezclandolo con la ciencia egoista de los hombres, para poder con eso atraer a los enfermos y dolientes.

8. No ha tenido Israel la fe y el valor en si mismo, en la presencia del Padre y en sus propios dones, para llamar a los
enfermos del espiritu y del cuerpo, para sanarlos con la palabra y las emanaciones del Mundo Espiritual de Luz.

9. Después de la partida del Maestro en 1950, si seguis adoleciendo del fanatismo y la idolatria, ¢con qué derecho podréis
penetrar en las religiones y sefialarles como defectos las mismas practicas que entre vosotros llevais?

10. Con las manos manchadas de metal y con el corazén contaminado por las monedas, ¢con qué derecho podria este
pueblo corregir ese defecto que adolecen las religiones?

11. No debe haber discusiones en el seno de las congregaciones, acerca del hecho de suprimir todos los objetos y practicas
materiales con que se ha contaminado el culto de Israel, pues ya deberia existir el criterio undnime para abolir lo innecesario,
gue son fanatismo e idolatria.

12. Israel: Que los hombres contemplen en vosotros, un respeto absoluto a la Divinidad, que vean en vosotros espiritualidad,
energia, celo y amor; que contemplen en vosotros, si os escudrifian llegando aun a penetrar en vuestra intimidad, una vida
virtuosa, sencilla y moral en lo humano, una vida honrada y recta en lo espiritual, y una practica y un culto espiritual elevados.

13. Que os contemplen tratar a las multitudes siempre con amor, con energia sélo cuando fuese indispensable, sin confundirla
jamas con la crueldad o con la injusticia, usando ese amor y esa energia bien entendida, para encauzar a los hombres al
buen sendero.

14. Vosotros, los que habéis sido portavoces de la Divinidad, no seréis, después de 1950, glorificados en la Tierra, ni seréis
ensalzados por las multitudes, ni habran de consideraros los hombres como cosa sagrada.

15. Vosotros huiréis del fanatismo, huiréis de la idolatria, y asi como el Maestro, cuando se comunicé por medio de
vosotros, dijo que venia a comunicarse por materias pecadoras, asi deberéis seguir diciendo al mundo, diciéndole que no
sois justos, que habéis sido imperfectos, pero que habiendo sido escogidos por el Padre, os esforzais por mejorar vuestra
condicién tanto espiritual como humana.

16. El pueblo Espiritualista debe ser aquél que sea siempre un juez hacia si mismo, hacia sus propios trabajos, pues vosotros
no debéis estar conformes con lo que habéis hecho.

17. Dad siempre mas a aquél que mas humilde se acerque a vosotros, y al mas torpe e insignificante dadle vuestro mejor
fruto; no reservéis las mejores palabras para aquéllos que lleguen con buenas vestiduras materiales, con mayor cultura o
con representacion en su persona, no.

18. Dadle a todos por igual, no distingais a nadie, y entre labriego y labriego, teneos caridad y armonia los unos para con los
otros.



—— A aos los unos a los otros ——-

19. Pensad hermanos, que entre los seres espirituales de luz que os protegemos, existe una armonia perfecta, una
fraternidad verdadera, pues nos amamos con el mismo amor con que nuestro Padre nos ama, y respetamos la mision y los
trabajos de los demas; no somos jueces los unos de los otros, antes bien, en espiritu nos ayudamos, nos facilitamos el
trabajo, nos unimos en las grandes luchas y estamos siempre amandonos.

20. Si un enfermo se acercase a este humilde ser y me dijese: “Hermano, otro ser espiritual me ha dado tratamiento y no he
sentido ningln alivio, vengo a que seas tl quien me trate”. ¢Seria propio que yo le dijese que aquel tratamiento no fue el
correcto?, ¢seria justo que yo, ante aquel inocente, ante ese enfermo, pusiese en evidencia a un hermano espiritual y en
duda el trabajo de otro labriego?

21. No, hermanos mios; mas cuantas veces hemos contemplado que, acercandose los enfermos a varios hermanos en
busca de balsamo, al no encontrarlo siguen buscandolo hasta encontrarlo en otro labriego, y éste, envanecido dice: “He
aqui, que lo que no pudieron hacer los demas, lo que no lograron otros labriegos, lo hice yo.”

22. Esto es indigno que suceda en la hermandad de labriegos.

23. Cuando un ser espiritual se encuentre entregando el consejo, no se le interrogue ni se corte su palabra; cuantas veces
se nos causa esta herida, cuando estamos sanando a un enfermo con la virtud de la palabra y se nos dice: “Lo que este
hermano necesita es curacién, no palabras”, cuando la curacion se la estamos dando con la palabra, porque son enfermos
que se encuentran sedientos de verdad y amor, y su enfermedad, mas que ténicos materiales, lo que necesita es fortaleza
moral y estimulo espiritual.

24. jCuéntos enfermos hay que no es una substancia material la que necesitan, sino la esencia vertida en ternura, caridad y
amor! jCuantos seres confundidos, seres turbados y obsesionados, solamente necesitan un rayo de luz para desalojar las
malas influencias que les invaden!

25. ¢ Por qué entonces, pedirnos que entreguemos lo que el enfermo no necesita?

26. Lo més importante en la curacion espiritual, que habéis aprendido en esta Obra, es la buena palabra y el fluido espiritual,
todo lo demas es secundario; los medicamentos materiales son secundarios, pues cualquier médico humano los puede
recetar, ésa es su mision, el alivio del cuerpo; nosotros venimos con mision distinta, en pos del Maestro, a sanar primero el
espiritu con nuestro fluido espiritual y con la palabra de verdad, siendo esto lo importante, ya que después sanara su cuerpo
por afiadidura.

27. ¢De qué le sirve al cuerpo estar lleno de falso saber, de vanidad, de materialismo, de riqueza material? ¢ De qué le sirve
tener grandeza material y el cuerpo aparentemente sano, si su espiritu se encuentra enfermo?

28. Dejadnos, entonces, que impartamos la caridad en este mundo; ved cuantos se acercan a nosotros con sus lacras, con
su lepra, con sus grandes sufrimientos, y ved cdmo, al escuchar nuestras palabras de verdad, mojan el polvo de la tierra con
su llanto, siendo cada lagrima un torrente de dolor, un caudal inmenso de sufrimientos.

29. Dejad que los ojos de los hombres lloren, dejad que las fuentes del dolor de la humanidad se desborden por sus ojos,
para que descanse su corazén, para que se limpie de tanto dolor, para que se libere de ese peso que le agobia.

30. Ved como se levantan llenos de gratitud esos corazones que se han desahogado con el Mundo Espiritual de Luz, el que
tiene como maximo ideal la salvacion y la felicidad de ellos; vedlos ir de placemes por su camino, con la esperanza de nuevo
en su faz, erguidos otra vez con optimismo y fe para enfrentarse a la lucha del mundo.

31. Seguiremos sanando por medio de la palabra, hasta que suene la hora en que el Padre en Su justicia inexorable nos
diga: “El instante final ha sonado, y ya no volveréis a comunicaros por el entendimiento del hombre; quedaréis como
angeles guardianes y protectores de la humanidad, como guias invisibles de Israel, como ejércitos celestiales que veléis a la
diestra de mi pueblo, protegiéndole en su lucha y aconsejandole de espiritu a espiritu, a través de la intuicion, de la inspiracion
y de la revelacion”.

32. jAy, de aquéllas facultades que, después de 1950, nos invoquen, porque jamas acudiremos, porque no hemos de ser
nosotros quienes contradigamos las 6rdenes perfectas del Padre, no seremos nosotros quienes confundamos a las multitudes!

33. Si vuestro cerebro, cerrado para entonces por la mano del Padre, lo abris, ¢sabéis a o que os exponéis, labriegos de
Israel?, ¢imaginais acaso quiénes seran los que se aprovechen de vuestra desobediencia?, ¢ quiénes seran los que penetren a
través de las puertas de vuestro entendimiento?

34. jAh, hermanos labriegos! Meditad profundamente en lo que os advertimos, y formaos el propoésito firme de obediencia y
de espiritualidad.

35. Deberéis dejar buenos ejemplos en las nuevas generaciones, sois responsables de ellas, por eso doctrinadles y no
dejéis que lleven fanatismo o idolatria, que ya no observen en vosotros lacras o desunion.

36. ¢Como les ensefiaréis la verdadera espiritualidad? Practicando la oracién espiritual en el seno de vuestro hogar, en los
momentos de peligro, en los casos de gran afliccion para vosotros, en las pruebas; les ensefiaréis la comunicacion de espiritu
a espiritu si la practicais, dandole importancia a sus suefios, a su inspiracién, dejandoles hablar de las cosas del Sefior.

oLe



—— A aos los unos a los otros ——-

37. Leed en medio de los vuestros, los escritos de las Catedras y mensajes del Mundo Espiritual de Luz, trayéndoles la palabra
del Divino Maestro y acercandoles a todo lo espiritual, mas hacedlo con tacto, porque la nifiez tiende a ser indiferente a las
cosas espirituales por su corta edad, e igual sucede con la juventud debido a sus ilusiones y ambiciones humanas.

38. Usad el tacto para no cansarles o aburrirles, pero no por eso dejéis de vigilarles y conducirles, velando por ellos y
encausandoles en el camino.

39. Pero recordad que asi como vosotros sois responsables, pues mucho habéis oido al Sefior, también esos pequefios que
escuchan al Divino Maestro a través de vuestras palabras y de los escritos, tienen gran responsabilidad, y siendo ellos los
espiritus de gran elevacion, los grandes profetas, los grandes apdstoles, gran responsabilidad tienen, y no permitais que se
envanezcan 0 que se crean superiores.

40. Recordad, y asi ensefiadle a vuestros hijos, que para ser grandes en el espiritu tendran que ser pequefios en la materia.
41. Sed humildes y mansos, pero llevad la humildad sincera, no fingida.

42. Todo esto y alin mas, tendréis que ensefiar a esas nuevas generaciones, porque ellos seran responsables de esta Obra
y del Espiritualismo en los tiempos por venir.

43. La paz del Sefior sea con vosotros.



